
| 146 

Тульский научный вестник. Серия История. Языкознание. 2025. Вып. 4 (24). С. 146–157. 
Tula Scientific Bulletin. History. Linguistics. 2025. Issue 4 (24). P. 146–157. 
 
Научная статья 
УДК 394 
https://doi.org/10.22405/2712-8407-2025-4-146-157 
 

РУТУЛЬСКИЕ ПЕРЕСЕЛЕНЦЫ В ТУЛЬСКОЙ ОБЛАСТИ:  
КУЛЬТУРНО-БЫТОВЫЕ ТРАДИЦИИ В ИНОЭТНИЧЕСКОМ ОКРУЖЕНИИ 

 

 
Аннотация. В фокусе внимания авторов – рутульская диаспора, сформировавшаяся в Тульской 

области на рубеже XX–XXI вв. из мигрантов, переселившихся из Дагестана и Северного Азербайджа-
на.  Статья написана на основе полевых материалов, собранных преимущественно в дер. Медвежка 
Чернского района одним из авторов. При сборе информации применялись традиционные методы: 
наблюдение и опрос с применением элементов автоэтнографии. Авторы исследовали вопросы со-
циальной и этнокультурной адаптации рутульцев в регионе: чем руководствовались переселенцы, 
выбирая новое место жительства; изменилась ли структура их социальных связей; какие традиции 
воспроизводятся и сохраняются, а какие утрачиваются на новом месте жительства? Выявлено, что 
ключевым фактором, влиявшим на переселения рутульцев в Тульскую область, было наличие род-
ственников, знакомых, имевших работу и жилье. Малочисленная группа кавказских переселенцев, 
успешно освоив многие компоненты урбанизированной российской культуры, не стремится полно-
стью отказываться от собственного языка и культуры, сохраняет самобытные ценности. На новом 
месте жительства значительно изменилась материальная составляющая рутульской культуры и 
повседневный быт. В наибольшей степени это относится к жилищу и одежде. Большую устойчи-
вость проявила культура питания, особенно празднично-обрядовая пища и пищевые табу, играю-
щие роль этнического маркера. Функционирование рутульских семейных обрядов, приверженность 
исламу поддерживают в диаспоре традиционные ценности, сплачивают, помогают сохранять этни-
ческую идентичность, не позволяют раствориться в иноэтнической среде. Институты брака и семьи 
также являются существенными факторами сохранения этнической самобытности рутульцев. При-
веденные в статье материалы подчеркивают важность дарообмена в культуре рутульцев, что спо-
собствует поддержанию связей между родственниками, друзьями и земляками. 

Ключевые слова: рутульцы, мигранты, иноэтническая среда, Тульская область, этнокультурная 
самобытность, этнические маркеры. 

Для цитирования: Мартынова Е. П., Джафарова А. А. Рутульские переселенцы в Тульской обла-
сти: культурно-бытовые традиции в иноэтническом окружении // Тульский научный вестник. Се-
рия История. Языкознание. 2025. Вып. 4 (24). С. 146–157. https://doi.org/10.22405/2712-8407-2025-
4-146-157 

 
© Мартынова Е. П., Джафарова А. А., 2025 

Елена Петровна  
Мартынова 1 

 
Айнур Анверовна 

Джафарова 2 

1 Институт этнологии и антропологии РАН  

им. Н. Н. Миклухо-Маклая  

Москва, Россия  
1, 2 Тульский государственный педагогический 

университет им. Л. Н. Толстого 

Тула, Россия 
1 ep_martynova@mail.ru 
1 https://orcid.org/0000-0003-1132-2286 
2 ainura.dzhafarova.02@mail.ru 

Сведения об авторах: Е. П. Мартынова – доктор исторических наук, профессор, профессор кафедры ис-
тории и археологии, Тульский государственный педагогический университет им. Л. Н. Толстого, 300026, 
Россия, Тульская область, г. Тула, проспект Ленина, д. 125; ведущий научный сотрудник распределенно-
го научного Центра межнациональных и религиозных проблем, Институт этнологии и антропологии 
РАН им. Н. Н. Миклухо-Маклая, 119991, Россия, г. Москва, Ленинский проспект, д. 32А;  
А. А. Джафарова – студент факультета истории и права, Тульский государственный педагогический уни-
верситет им. Л. Н. Толстого, 300026, Россия, Тульская область, г. Тула, проспект Ленина, д. 125. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ИСТОРИЧЕСКИЕ НАУКИ | 

HISTORICAL SCIENCES |  

 

   147 | 

 
Scientific Article 
UDC 394 
https://doi.org/10.22405/2712-8407-2025-4-146-157 

 
RUTULIAN MIGRANTS IN THE TULA REGION:  

CULTURAL AND EVERYDAY TRADITIONS IN A NON-ETHNIC ENVIRONMENT 
 

 

Abstract. The authors focus on the Rutulian diaspora, which was formed in the Tula region at the 
turn of the 20th–21st centuries by migrants from Dagestan and Northern Azerbaijan. The basis for the 
article is field materials collectedby one of the authors mainly in the village Medvezhka, Chernsky dis-
trictusing the following traditional methods: observation and questioning using elements of autoeth-
nography. The authors investigate the issues of social and ethnocultural adaptation of Rutulians in the 
region: the motives of migrants when choosing a new place of residence; the structure of their social 
ties; traditions preserved and reproduced in the new place of residence; lost traditions. The study re-
veals that the key factor influencing the resettlement of Rutulians to the Tula region was the presence 
of relatives, acquaintances who had jobs and housing. A small group of Caucasian migrants, having 
successfully mastered many components of the urbanized Russian culture, does not seek to completely 
abandon their own language and culture, and preserves their original values. In the new place of resi-
dence, the material component of Rutul culture and everyday life have changed significantly. This is 
especially true for housing and clothing. Food culture has shown great resilience, especially festive and 
ceremonial food and food taboos, which play the role of an ethnic marker. The functioning of Rutulian 
family rituals and adherence to Islam supports traditional values in the Diaspora, unites them, helps 
preserve ethnic identity, and prevents them from dissolving into a non-ethnic environment. The insti-
tutions of marriage and family are also essential factors in preserving the ethnic identity of Rutulians. 
The materials presented in the article emphasize the importance of gift exchange in the culture of Ru-
tulians, which contributes to maintaining ties between relatives, friends and fellow countrymen. 

Keywords: Rutulians, migrants, non-ethnic environment, Tula region, ethnocultural identity, ethnic 
markers. 

 
For citation: Martynova, EP & Jafarova, AA 2025, ‘Rutulian Migrants in the Tula Region: Cultural 

and Everyday Traditions in a Non-Ethnic Environment’, Tula Scientific Bulletin. History. Linguistics, is-
sue 4 (24), pp. 146–157, https://doi.org/10.22405/2712-8407-2025-4-146-157 (in Russ.) 

 
Information about the Authors: Elena P. Martynova – Doctor of Science (History), Professor, Professor of 
the Department of History and Archaeology, Tula State Lev Tolstoy Pedagogical University, 125, Lenin Pro-
spect, Tula, 300026, Russia; Senior Researcher of the Distributed Scientific Center for Interethnic and Reli-
gious Problems, Institute of Ethnology and Anthropology named after N. N. Mikloukho-Maklay RAS, 32A, 
Leninsky Prospect, Moscow, 119334, Russia. 
Ainur A. Jafarova – Student of the Department of History and Law, Tula State Lev Tolstoy Pedagogical Uni-
versity, 125, Lenin Prospect, Tula, 300026, Russia. 

 
© Martynova E. P., Jafarova A. A., 2025  

Elena P. Martynova 1 

 
Ainur A. Jafarova 2 

1 Institute of Ethnology and Anthropology  

named after N. N. Mikloukho-Maklay RAS  

Moscow, Russia  
1, 2 Tula State Lev Tolstoy Pedagogical University 

Tula, Russia 
1 ep_martynova@mail.ru 
1 https://orcid.org/0000-0003-1132-2286 
2 ainura.dzhafarova.02@mail.ru 



| Тульский научный вестник. Серия История. Языкознание. 2025. Выпуск 4 (24) 

| Tula Scientific Bulletin. History. Linguistics. 2025. Issue 4 (24) 

| 148 

Введение 
Тульская область, как и многие другие регионы Центральной России, до нача-

ла 1990-х гг. населялась преимущественно русскими, их доля в этнической структуре 
населения превышала 95 %. В годы перестройки и постсоветский период в регионе 
начала увеличиваться доля представителей нерусского населения. Самый массовый 
приток пришелся на трудные 1990-е гг., когда в область в основном приезжали вы-
ходцы с Кавказа. Этнический и конфессиональный состав жителей Тульской области 
стал разнообразнее за счет армян, грузин, азербайджанцев, народов Дагестана (лез-
гин, аварцев, даргинцев и др.). В связи с этим интерес вызывают вопросы социаль-
ной и этнокультурной адаптации переселенцев в регионе. Чем руководствуются пе-
реселенцы, выбирая новое место жительства? Меняются ли структура социальных 
связей мигрантов? Какие традиции воспроизводятся и сохраняются, а какие утрачи-
ваются на новом месте жительства?  

Нужно иметь в виду, что Тульская область – не единственный регион России, 
принимающий мигрантов на постоянное место жительство. Характерным явлением 
постсоветского времени стало широкое дисперсное расселение иммигрантов как в 
городах, так и в селах. Переселения с Северного Кавказа и Закавказья носили неор-
ганизованный характер, причинами послужили распад СССР, межнациональные 
конфликты, социально-экономический кризис. Люди ехали в разные регионы Рос-
сии в поисках работы, ради более высокого заработка и улучшения уровня жизни. 
Самый массовый миграционный приток пришелся на трансграничные регионы: 
Ставропольский и Краснодарский края, Ростовскую область, а также Москву и 
Санкт-Петербург. Там сформировались довольно многочисленные этнические диас-
поры выходцев с Кавказа, которые стали предметом научных исследований со сто-
роны представителей разных наук: социологов, политологов, этнологов, историков. 
Появилось много публикаций об адаптации и интеграции кавказских диаспор в Рос-
сии, а также об их этнокультурных особенностях [2; 3; 7; 8; 12; 13; 14; 16; 17].  В цен-
тре внимания специалистов оказались армянская, азербайджанская и грузинская 
диаспоры как наиболее многочисленные.  

В фокусе нашего исследования находятся рутульцы (рутулы) – один из мало-
численных народов республики Дагестан, численность которых по данным Всерос-
сийской переписи населения 2020 г. составляла 34 тыс. чел.1 Их язык относятся к 
лезгинской группе северокавказской языковой семьи. Традиционный ареал расселе-
ния включал юго-запад Дагестана и Северный Азербайджан. Точная численность 
рутульцев в Азербайджане неизвестна, оценочно определяется на начало XXI в. в 
17 000 чел. [1, с. 8]. Многие рутулы были двуязычны, говорили на родном (рутуль-
ском) и азербайджанском языках [15, с. 128].  Этнографических описаний рутульцев 
Дагестана не так много [5; 6; 9; 10], а азербайджанских – и того меньше [1].  

 Первые рутульцы приехали в Тульскую область в конце 1980-х гг., самый 
большой миграционный прилив пришелся на 1990–2000-е гг., затем он продолжал-
ся более медленными темпами. Динамику численности рутульцев в регионе отра-
жают данные Всероссийских переписей населения: 1989 г. – 54 чел., 2002 г. – 150 
чел. 2010 г. – 345 чел., 2020 г. – 378 чел.2 В Тульской области рутульцы поселились в 
разных районах, наиболее крупные диаспоры образовались в Чернском районе и Ту-
ле: 120 и 80 чел. соответственно по данным переписи 2010 г. [11, с. 21, 34]. Более по-
ловины переселившихся рутульцев эмигрировали из Азербайджана. Некоторые 
наши информанты говорили, что в ходе переписной компании 2020 г. записывались 
как азербайджанцы, поскольку переехали в область из этой страны. 

Основным источником для написания статьи послужили полевые материалы, 
собранные преимущественно в дер. Медвежка Чернского района Тульской области 
А. А. Джафаровой. Было опрошено 40 человек из разных возрастных групп. При 



ИСТОРИЧЕСКИЕ НАУКИ | 

HISTORICAL SCIENCES |  

 

   149 | 

сборе информации применялись традиционные методы: наблюдение и опрос. По-
скольку А. А. Джафарова является рутулкой по национальности, можно говорить о 
применении элементов автоэтнографии, в силу чего определенный акцент был сде-
лан на субъективном опыте исследователя.   

Кейс дер. Медвежка: переселение и социальные связи  
В настоящее время (2025 г.) в дер. Медвежка Чернского района Тульской об-

ласти проживает около 30 рутульских семей. Кроме них, здесь живут русские, со-
ставляющие более половины населения, и одна семья чеченцев. Среди русского 
населения преобладают люди среднего возраста, много пенсионеров, дети которых 
уехали из деревни. В рутульских семьях много детей, хотя молодежь после оконча-
ния школы также стремится уехать на учебу в Тулу, реже – в Орёл.  

По словам информантов, более двух третей рутульских семей переехали в дер. 
Медвежка из Шекинского и Кахского районов Азербайджана – селений Шор-су, 
Даш-юз, Гёйбулах. Остальные раньше проживали в Дагетстане и других регионах РФ 
(Оренбургская, Рязанская, Калужская области). Переезд начался на рубеже 1980–
1990-х гг., пик пришелся на начало 2000-х, затем существенно замедлился, хотя не 
прекратился до настоящего времени.  

В ходе опроса мы задавали вопрос о причинах переезда в Тульскую область. 
Более половины отметили, что главным фактором были социально-экономические 
проблемы на прежнем месте жительства: безработица, низкая заработная плата, 
плохие условия жизни. Другой весомой причиной переезда из Азербайджана был 
конфликт в Нагорном Карабахе, вызвавший большую волну миграций. Рутульцы 
опасались, что его эскалация усугубит и без того тяжелое экономическое положение. 
Многие респонденты упоминали распад СССР как фактор, поставивший проблему 
«разделенного народа», т. к. рутульцы оказались в разных государствах.  

Когда с информантами заходил разговор о выборе для переезда Тульской об-
ласти, они указывали на ее расположение в центре России, недалеко от Москвы. 
Многие добавили к этому, что приняли решение о переезде по совету родственни-
ков, которые уехали раньше. Типичные ответы: «Мой брат позвал меня в Тулу, ска-
зал, что есть работа и возможности. В нашей деревне было тяжело найти работу»; 
«Здесь уже жили мои родственники, поэтому не было такого, что поехали в никуда». 
Некоторые респонденты говорили, что, еще проживая в Азербайджане, они по не-
скольку раз приезжали в Тульскую область в гости или на заработки. Когда поняли, 
что тут живут лучше, решились на окончательный переезд. Многие наши собеседни-
ки отметили, что в обустройстве на новом месте их поддерживали родственники и 
знакомые, оказывая помощь в трудоустройстве, поиске или строительстве жилья, а 
также в оформлении документов. Ответы информантов свидетельствуют о том, что 
люди не ехали «в неизвестность». Ключевым фактором, повлиявшим на относи-
тельно массовое переселение в Тульскую область (и конкретно в Медвежку), было 
проживание там родственников, знакомых, односельчан, имевших работу и жилье. 
Земляческие, дружеские и родственные связи повлияли на расселение рутульцев в 
Медвежке: они построили дома рядом друг с другом. Это обстоятельство ускорило 
психологическую адаптацию на новом месте, снизив социальные издержки и риски, 
связанные с переселением. Пример Медвежки подтверждает наблюдение исследова-
телей закавказских мигрантов в Мордовии, что «люди направляются не только туда, 
где существуют относительно благоприятные условия для трудоустройства или ре-
шения жилищной проблемы, но и где уже поселились коэтники» [13, с. 93]. 

Большинство рутульцев в Медвежке – люди среднего и молодого возраста, пе-
реехавшие с семьями, не имеют высшего образования. На прежнем месте житель-
ства, в Азербайджане, около 40 % опрошенных мужчин работали в строительстве, 
треть были безработными, около 10 % занимались сельским хозяйством, остальные 



| Тульский научный вестник. Серия История. Языкознание. 2025. Выпуск 4 (24) 

| Tula Scientific Bulletin. History. Linguistics. 2025. Issue 4 (24) 

| 150 

были разнорабочими. Большая часть женщин были домохозяйками и занимались 
ведением подсобного хозяйства. Работающие женщины были трудоустроены на 
сельхозпредприятиях по выращиванию и сбору винограда, яблок, табака, ухаживали 
за лошадьми и коровами. Основные качественные показатели рутулов в Тульской 
области (половозрастной состав, образовательный уровень, семейный статус) корре-
лируют с общероссийскими данными о миграционном притоке из Закавказья. После 
переезда в Медвежку многие рутульцы не изменили сферу деятельности: почти по-
ловина респондентов отметили, что продолжают работу в строительной сфере. Те, 
кто получил образование, начали работать в торговле, образовании, медицине, на 
транспорте, в органах внутренних дел.  

Рутульцы Тульской области разговаривают на борчинском диалекте рутуль-
ского языка. В ходе опроса почти все сказали, что в кругу семьи и родственников об-
щаются на родном языке, обучают ему детей и считают это необходимым. Помимо 
рутульского, в повседневной речи используется азербайджанский и русский языки. 
Азербайджанским языком владеют люди старше 40 лет. Нередко в разговорной речи 
они смешивают его с рутульским. В школе рутульские дети разговаривают на рус-
ском языке, но могут использовать и родной, чтобы передать какую-то личную ин-
формацию. Заметно, что старшие владеют русским хуже молодежи. Приходилось 
наблюдать, как представители старшего поколения ругают молодых за разговор не 
на родном языке, за то, что вставляют в речь русские слова. 

В 2024 г. по инициативе общественной организации Тульской области «Кон-
гресс кавказо-албанских народов» (руководитель Р. Максимов) были изданы учеб-
ники по рутульскому языку (борчинский диалект) для 1–4-х классов. Презентация 
проходила в августе в Дагестане в с. Новый Борч3. Публикация учебных пособий вы-
звала одобрение со стороны всех рутульцев. У некоторых азбука на рутульском 
(алифба) стала настольной книгой, что свидетельствует о заинтересованности в со-
хранении языка среди молодежи. Наши информанты отмечали, что родной язык 
выступает средством связи между поколениями, способствует сплоченности, позво-
ляет сохранить самобытность и уникальность народа.  

Рутульцы часто отмечают большую роль родственных связей в системе тради-
ционных ценностей. Принадлежность к роду (нясель) играет важную роль в соци-
альной идентификации. Встречая незнакомого человека, прежде всего, интересуют-
ся, чей он родственник: "Ху алды нясильдикла идя/ридя?" / «Ты к какому роду 
относишься?». Родовое имя может совпадать с фамилией, иногда ее немного видо-
изменяют, добавляя или убирая суффиксы, окончания. Обычно название роду дают 
представители других групп по различным признакам: роду деятельности, случив-
шейся забавной ситуации или героическому поступку, характеру и темпераменту 
представителей рода. По традиции большим авторитетом в кругу сородичей пользу-
ются семьи со стариками, их часто навещают, обязательно приглашают на все 
праздничные и похоронные обряды. Если какая-то семья раздает милостыню (саа-
дака), то семьи с пожилыми членами получает ее в первую очередь.  

Рутульцы всячески поддерживают сородичей, приходят на помощь, если одна 
из семей испытывает финансовые трудности, помогают строить дом, а также в орга-
низации свадьбы, похорон и т.п. В Медвежке сохраняется традиция обеспечения 
родственников мясом. Обычно эта функция возлагается на одну из семей рода. 
Старший мужчина из этой семьи собирает информацию о желающих приобрести 
продукт, покупает животное или приобретает теленка для выращивания. Такое жи-
вотное забивают по нормам ислама, затем делят мясо среди заказчиков.   

Кейс дер. Медвежка: рутульские традиции 
Рутульские переселенцы в Медвежке живут в частных домах, не имеющих эт-

нического колорита. Их либо купили, либо построили заново. Информанты говори-



ИСТОРИЧЕСКИЕ НАУКИ | 

HISTORICAL SCIENCES |  

 

   151 | 

ли, что первое время приходилось жить в старом доме на купленном участке, пока 
строили новое жилье по своему вкусу. Отмечали также приверженность традиции 
строить большие многокомнатные дома, чтобы в них могла разместиться гости, ко-
торые довольно часто приезжают по случаю свадеб, юбилеев или еще каких-либо 
значимых событий.  

Отметим, что традиционный рутульский костюм исчез из повседневного бы-
тования еще на прежних местах жительства – в Азербайджане и Дагестане, суще-
ственно трансформировавшись в сторону общеевропейских форм. Рутульцы в Мед-
вежке носят общепринятую одежду. Только представители старшего поколения, 
чаще всего пожилые женщины, сохраняют некоторые традиционные установки и 
этические нормы в отношении одежды, в частности носят головные платки.  В плат-
ках также ходят помолвленные и недавно вышедшие замуж девушки, что считается 
проявлением уважения к старшим родственникам, а также служит символом изме-
нения семейного положения.  

 Будучи мусульманами, рутульцы следуют предписаниям ислама в отношении 
одежды. Считается недопустимым обнажать какие-либо части тела, мужчины не но-
сят шорты, обтягивающие джинсы, а женщины не надевают короткие юбки, майки. 
При разговоре об одежде информанты говорили о том, что считается «неприлич-
ным», «некрасивым» и наоборот – «правильным», исходя из традиционных эстети-
ческих и этических установок. Так, положительно оценивается обладание и ношение 
рутулками большого количества украшений: браслетов, цепочек, кулонов, колец, ко-
торые обычно дарятся стороной мужа на свадьбу. По числу драгоценных украшений 
судят об обеспеченности семьи. 

Пищевые привычки рутульцев оказались более устойчивыми и сохраняются 
на новом месте жительства. Основной пищей рутульцев, как и других народов Даге-
стана, были мясные и молочные продукты, а также мучные изделия. Информанты 
говорили, что сохраняют принципы питания после переселения в Тульскую область, 
поскольку есть возможность покупать или выращивать всё необходимое для приго-
товления блюд. Традиционная кухня в значительной степени поддерживается и за 
счет обычая гостеприимства. Рутульцы часто ходят в гости, навещают или пригла-
шают к себе старшую родню. Во время таких визитов на столе обязательно должны 
быть традиционные блюда. Рецепты рутульской кухни передаются из поколения в 
поколение. Считается, что ко времени замужества девушки должны уметь готовить 
рутульские блюда. Поскольку большинство браков являются эндогамными, проник-
новение извне каких-то иных, а тем более экзотических блюд минимизировано. От-
метим, что некоторые блюда рутульской кухни являются заимствованными, чаще 
всего от иных кавказских народов, однако они близки к пищевым предпочтениям 
рутульцев. Информанты высоко оценивают свою традиционную кухню, они считают 
свои блюда вкусными, питательными, сытными и не хотят отказываться от них. 

Рутульцы как мусульмане не употребляют в пищу свинину и алкоголь. Счита-
ется, что мясо должно быть «халяль», т.е. соответствовать религиозным канонам ис-
лама.  Для рутульцев в Тульской области характерно сохранение традиционных мяс-
ных и сладких блюд. В повседневном, а особенно в праздничном варианте кухня 
играет роль этнического маркера, сохраняя и манифестируя этническую идентич-
ность рутульцев в инокультурном окружении.  

Рутульцы Тульской области отмечают мусульманские суннитские праздники в 
соответствии с лунным календарем. Единственная в области мечеть расположена в 
Туле, которую посещают мусульмане из разных населенных пунктов. В мечети ока-
зываются услуги по проведению религиозных обрядов имя наречения, бракосочета-
ния, похорон и др. Рутульцы чаще всего посещают мечеть для совершения празд-
ничных молитв во время праздников Курбан Байрам и Ураза Байрам. В священный 



| Тульский научный вестник. Серия История. Языкознание. 2025. Выпуск 4 (24) 

| Tula Scientific Bulletin. History. Linguistics. 2025. Issue 4 (24) 

| 152 

для мусульман месяц Рамадан большинство «держат Уразу» – постятся в дневное 
время суток.  

Ежегодно весной рутульцы отмечают имеющий языческие корни праздник 
Навруз-байрам, который справляется в день весеннего равноденствия и считается 
праздником наступления весны. У него есть рутульское название Эр. За несколько 
недель до праздника рутульцы проращивают семена пшеницы, а ближе к Эр проро-
щенную траву обвязывают красной лентой. В день праздника дети наряжаются, гу-
ляют по деревне, стучатся в двери, закидывая в дом шапку, а сами прячутся. Хозяева 
наполняют шапку сладостями. Дети могут забрать шапку только после того, как хо-
зяева закроют дверь, поскольку считается, что личность гостя должна остаться неиз-
вестной. Рутульцы верят, если человек, нашедший шапку под своей дверью, про-
игнорирует и не даст угощений, с ним произойдет беда. Вечером разжигают в 
деревне костер и по очереди прыгают через огонь для того, чтобы очиститься от бо-
лезней и грехов. Информанты говорили, что празднование Навруза наполнено весе-
льем, приход весны связывается с радостью, изобилием.  

В целом праздники, как считают рутульцы, способствуют укреплению веры, 
сближают рутульцев между собой, что они считают очень важным в иноэтничном 
окружении.  В праздничные дни стремятся помочь друг другу, нуждающимся делают 
подарки, навещают пожилых людей, восстанавливают прерванные отношения с 
родственниками и соседями. Большинство информаторов отметили, что больше от-
мечают религиозные праздники, чем светские. Несколько человек особо сказали о 
празднике Курбан Байрам, поскольку он ориентирован на благотворительность, по-
мощь нуждающимся и милосердие.  

Самым главным семейным праздником рутульцы считают свадьбу, которую 
сопровождает цикл традиционных обрядов и обычаев. Браки между близкими род-
ственниками в этнической группе запрещены. Рутульцы предпочитают выдавать до-
черей за представителей своей национальности, считают браки с «чужими» нена-
дежными. Большинство браков заключается через сватовство. В роли сватов 
выступают старшие и уважаемые члены семьи, которые приносят подарки, среди 
них обязательно должен быть платок и конфеты. После получения согласия род-
ственники жениха кладут на стол некоторую сумму денег. После этого девушка и па-
рень считались помолвленными. Все вопросы, связанные с приданым, обсуждается 
во время сватовства.  

В Медвежке принято играть две свадьбы: первая – со стороны невесты, а вто-
рая – со стороны жениха (может проводиться через несколько дней или неделю). На 
свадьбе невесты присутствуют ее родственники и несколько человек из близких со 
стороны жениха, а на второй – наоборот, больше родственников жениха. Число гос-
тей на свадьбе составляет 200–250 человек. Свадьбу могут играть в банкетном зале, в 
таком случае родители невесты или жениха организовывают транспорт для всех гос-
тей. Часто свадьбы проводят во дворе дома, такая свадьба называется сельской тра-
диционной. Когда свадьба проходит во дворе, односельчане помогают в организации 
торжества. В Медвежке на общие деньги для проведения свадеб приобрели шатры, 
столы и стулья, посуду. Всё это хранится у одного из жителей, а пользоваться могут 
все.   

Гости, приходящие на свадьбу, дарят деньги. Их передают одному из мужчин, 
который сидит за специальным столом с чемоданом, тетрадью и ручкой. Гости по 
очереди отдают ему деньги и записывают свое имя, фамилию и сумму, которую по-
ложили в чемодан. Потом эта тетрадь хранится для того, чтобы, когда в будущем 
члены семьи пойдут на другую свадьбу, посмотреть, сколько денег подарили им, 
чтобы подарить такую же сумму или больше, но ни в коем случае не меньшую. После 
первой свадьбы невесту отвозят домой к родителям.  



ИСТОРИЧЕСКИЕ НАУКИ | 

HISTORICAL SCIENCES |  

 

   153 | 

Спустя несколько дней проводится свадьба со стороны жениха. Он со своими 
родственниками приезжает за невестой. В этот день обязательным атрибутом ее 
одежды является красный пояс, украшенный камнями и узорами. Красный пояс 
символизирует чистоту и непорочность девушки. На голову она надевает красный 
платок, который должен скрывать лицо, что олицетворяет скромность. Когда моло-
дые выходят из дома, то две сестры или подружки невесты держат в руках следую-
щие вещи: одна несет зеркало, повернутое к молодым, а другая – горящую кероси-
новую лампу. Обычай означает, что невеста забирает из дома свой очаг, а зеркало 
необходимо для того, чтобы молодые видели только свой облик. Когда молодые са-
дятся в машину, и автомобиль начинает движение, одна из родственниц обливает 
машину из ведра сладкой водой. Этот обычай символизирует пожелание молодым 
удачи в их будущей семейной жизни. 

Рутульцы считают обязательным проведение обряда религиозного бракосоче-
тания – никах. Его могут проводить за день до свадьбы со стороны жениха или в 
день свадьбы в соответствии с Шариатом, в пятницу или в субботу утром. Муллу мо-
гут пригласить домой или же молодые с двумя мужчинами-свидетелями отправля-
ются в мечеть. После этого брак регистрируют в ЗАГСе. Затем молодожены едут до-
мой к жениху, где их встречает мать жениха. Молодоженов забрасывают конфетами, 
а перед входом в дом невеста должна на счастье разбить тарелку каблуком. Мать же-
ниха кормит молодых из своих рук домашним хлебом с медом, чтобы их жизнь и 
уста были сладкими. После этого обряда все отправляются на торжество. Под конец 
праздника жених и его два свидетеля, один из которых женатый, а другой нет, вста-
ют в ряд, присутствующие женщины накидывают на них шарфы или платки, а муж-
чины кладут в карман деньги.  

На следующий день после свадьбы родственники жениха приходят в гости для 
того, чтобы выпить чай, налитый невестой. Гостей встречают накрытым столом с 
большим количеством сладостей, после того, как гости отпивают чай, они кладут в 
кружку деньги в качестве благодарности невесте, сумма может быть разной.  

Как видно из приведенного описания, рутульцы придают большое значение 
ритуалам одаривания. В свадебных обменах подарками принимают участие не толь-
ко родственники, но и односельчане, которых затем нужно будет обязательно отда-
рить в соответствии с принципом реципрокности. Безусловно, свадебные дары спо-
собствуют укреплению отношений между стороной жениха и невесты. Через такие 
символические действия рутульцы поддерживают родственные и земляческие связи, 
что, безусловно, способствует социальной интеграции членов этнической группы, а 
также подчеркивает связь индивидов с системой социальных отношений и ценно-
стей [4, с. 343]. 

После свадьбы одаривания продолжается при рождении детей. Каждый ребе-
нок получает подарки, когда бабушка по материнской линии со своими родственни-
ками и соседями относит новорожденному внуку подарки в виде игрушек, одежды, 
обуви. Часто вместо подарков приносят деньги родителям ребенка, чтобы они сами 
купили то, что нужно. Вместе с подарками гости приносят гостинцы: конфеты, пи-
рожные, печенья, выпечку. Бабушка новорожденного по отцовской линии должна 
накормить гостей сладкой домашней халвой с лепешками. Семьи, у которых имеется 
финансовая возможность, в честь рождения ребенка приносят в дар барашка и раз-
дают милостыню (саадака) соседям, родственникам и всем нуждающимся. Сохраня-
ется традиция дарения люльки, согласно которой родители мамы с близкими род-
ственниками приходят в гости с большим количеством угощений и подарков для 
малыша: дарят коляску, люльку, манеж, одежду, игрушки, памперсы. Для гостей 
накрывают стол и после застолья показывают подарки присутствующим, они расце-
ниваются как приданое малыша.  



| Тульский научный вестник. Серия История. Языкознание. 2025. Выпуск 4 (24) 

| Tula Scientific Bulletin. History. Linguistics. 2025. Issue 4 (24) 

| 154 

Похоронный обряд у рутульцев проходит по мусульманским религиозным ка-
нонам. Весть о смерти одного из членов этнической группы быстро разносится среди 
рутульцев, так как сообщать о смерти мусульманина людям, с которыми он был зна-
ком, предписано Сунной. Организацией похорон занимаются близкие родственники, 
друзья и знакомые оказывают активную помощь. В тот же день, когда окружающие 
узнают печальную весть, все приезжают в дом к умершему. Мужчины выражают со-
болезнования мужчинам дома, а женщины – родственницам. Управляет похорона-
ми, читает молитвы и Коран мулла, которого приглашают из мечети. Помощь мулле 
оказывает кто-то из старших родственников, который знаком с обрядом. Громко 
плакать и кричать запрещено исламом. Информанты говорили: «Женщины могут 
плакать, рыдать, но мужчины скорбят сдержаннее и плачут не на людях». В знак 
траура дома не включают телевизор, не слушают музыку, не обсуждают какие-либо 
другие вопросы. Близкие родственники и гости одеваются в одежду черного цвета, 
женщины обязательно покрывают голову черным платком. Близкие родственницы 
носят траур в течение года, траур по молодым или детям длится дольше.  

Рутульцев в Тульской области хоронят на участках, выделенных Администра-
цией г. Тула для мусульман. На похоронах и поминках большую поддержку и по-
мощь оказывают родственники и соседи. Поминание умершего устраивают на 3-й, 7-
й, 40-й, 52-й день после смерти и через год. На поминках пришедших угощают по-
минальной пищей, вспоминают и оплакивают умершего, мулла или кто-то из стар-
ших читает молитвы.  

Собранные нами материалы показывают, что на важные семейные события 
(свадьба, рождение ребенка, похороны) собираются родственники и близкие люди, 
приезжают даже из других регионов. Институты брака, семьи и родство считаются 
среди рутуьцев важнейшими ценностями.  

Заключение 
Материалы, собранные нами в дер. Медвежка, показывают, что малочислен-

ная группа кавказских переселенцев-рутульцев, успешно освоив многие компоненты 
урбанизированной российской культуры, не стремится полностью отказываться от 
собственного языка и культуры, сохраняет самобытные ценности. На новом месте 
жительства значительно изменилась материальная составляющая рутульской куль-
туры и повседневный быт под влиянием иноэтнического окружения, проживания в 
иных природно-климатических условиях. В наибольшей степени это относится к та-
ким элементам культуры, как жилище и одежда.  Большую устойчивость проявила 
культура питания, особенно празднично-обрядовая пища и пищевые табу, играю-
щие роль этнического маркера.  

Функционирование рутульских семейных обрядов, приверженность исламу не 
только поддерживают в диаспоре традиционные ценности, но и сплачивают, помо-
гают сохранять этническую идентичность, не позволяют раствориться в иноэтниче-
ской среде. Институты брака и семьи также являются существенными факторами со-
хранения этнической самобытности рутульцев. Приведенные в статье материалы 
подчеркивают важность дарообмена в культуре рутульцев. Дарение способствует 
поддержанию связей между родственниками и односельчанами, а также отражает 
ценности, существующие в этнической группе: уважение, щедрость, способность 
оказать помощь в различных ситуациях и поддержать друг друга. К тому же, даро-
обмен подчеркивает значимость жизненных этапов человека и способствует укреп-
лению культурных традиций народа. 

 
Примечания 

 
1. Рутульцы: https://ru.ruwiki.ru/wiki/Рутульцы 



ИСТОРИЧЕСКИЕ НАУКИ | 

HISTORICAL SCIENCES |  

 

   155 | 

2. Национальный состав населения Тульской области // РУВИКИ. URL: https://ru.ruwiki.ru/wiki/ 
Население_Тульской_области. 
3. Borchinskiy_djamaat // ВКонтакте : соц. сеть. URL: https://vk.com/wall-74700907_5072?ysclid=mj8 
mo7s9oz353187242. Дата публикации: 06.03.2024; Бондарь О.  Культурное наследие: дагестанские 
диаспоры России провели конференцию // Аргументы и факты Тула. 2025. 31 марта. URL: 
https://tula.aif.ru/society/kulturnoe-nasledie-dagestanskie-diaspory-rossii-proveli-konferenciyu?ysclid=mj 
8mncwe5h850163243. 

    
Список источников и литературы 

 
1. Алексеев М. Е., Казенин К. И., Сулейманов М. Дагестанские народы Азербайджана: по-

литика, история, культура. М.: Европа, 2006. 113 с.  
2. Арупонян Ю. В. Армяне в Москве (по результатам сравнительного исследования) // 

Социологические исследования. 2001. № 12. С. 5–22. 
3. Аствацатурова М. А. Диаспоры в Российской Федерации. Формирование и управле-

ние (Северо-Кавказский регион). Ростов н/Д ; Пятигорск: СКАГС, 2002. 628 с. 
4. Борисова О. А., Романова А. А. Ритуализация дарения как процесс социального кон-

струирования // Вестник Удмуртского университета. Социология. Политология. Меж-
дународные отношения. 2023. Т. 7, вып. 3. С. 338–344.  

5. Булатова А. Г. Рутульцы // Народы Дагестана / отв. ред. С. А. Арутюнов, А. И. Осма-
нов, Г. А. Сергеева. М.: Наука, 2002. С. 416–434.   

6. Ихилов М. М. Народности лезгинской группы: этнографическое исследование про-
шлого и настоящего лезгин, табасаранцев, рутулов, цахуров, агулов. Махачкала: Даге-
стан. филиал АН СССР, 1967. 369 с. 

7. Корякин К. В. Проблемы адаптации и интеграции армян-мигрантов в Краснодарском 
крае // Этнографическое обозрение. 2006. № 1. С. 62–72. 

8. Кузнецов И. М. Особенности интеграции мигрантов из республик Северного Кавказа в 
локальных принимающих средах // Социологическая наука и социальная практика. 
2018. Т. 6, № 4. С. 51–63.   

9. Лавров Л. И. Рутульцы в прошлом и настоящем // Кавказский этнографический сбор-
ник. Вып. 3. М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1962. 115 с.  

10. Мусаев Г. М. Рутулы (XIX – начало XX в.). Махачкала: Юпитер, 1997.  282 с. 
11. Итоги Всероссийской переписи населения 2010 г. Т. 4: Национальный состав и владе-

ние языками, гражданство населения Тульской области / Федер. службы гос. статисти-
ки; Территор. орган Федер. службы гос. статистики по Тул. обл. Тула, 2013. 317 с.  

12. Никонова Л. И., Шевцова А. А. Мигранты из Закавказья в Мордовии: культура и язык в 
иноэтническом окружении // Этнодиалоги: альманах. 2010. № 2 (32). С. 148–162. 

13. Никонова Л. И., Шевцова А. А. Традиционная культура армян в поликультурном про-
странстве Республики Мордовия / ред. В. А. Юрченков, Л. И. Никонова. Саранск: НИИ 
гуманитар. наук Респуб. Мордовия, 2011. 224 c. 

14. Савва М. В. Новые диаспоры Краснодарского края (права, интересы, динамика, инте-
грация и восприятие местным сообществом). Краснодар: КубГУ, 2006. 252 с.  

15. Сергеева Г. А. Межэтнические связи народов Дагестана во второй половине XIX–XX в. 
(этноязыковые аспекты) // Кавказский этнографический сборник. М.: Изд-во АН 
СССР, 1989. С. 89–136.  

16. Титова Т. А. Этнические меньшинства в Татарстане: статус, идентичность, культура. 
Казань: Изд-во Казан. ун-та, 2007. 254 с.  

17. Юнусов А. С. Азербайджанцы в России: смена имиджа и социальных ролей // Диаспо-
ры. 2003. № 3. С. 293–315.  

 
References 

 
1. Alekseyev, ME, Kazenin, KI &Suleymanov, M 2006, Dagestanskiye narody Azerbaydzhana:  

politika, istoriya, kultura (Dagestani peoples of Azerbaijan: politics, history, culture), Yevro-
pa publ, Moscow. (In Russ.) 



| Тульский научный вестник. Серия История. Языкознание. 2025. Выпуск 4 (24) 

| Tula Scientific Bulletin. History. Linguistics. 2025. Issue 4 (24) 

| 156 

2. Aruponyan, YV 2001, ‘Armyane v Moskve (po rezultatam sravnitelnogo issledovaniya)’ (Ar-
meniansin Moscow (based on the results of a comparativestudy). Sotsiologicheskiye issledo-
vaniya (Sociological Studies) no. 12. pp. 5–22. (In Russ.) 

3. Astvatsaturova, MA 2002, Diaspory v Rossiyskoy Federatsii. Formirovaniye i upravleniye 
(Severo-Kavkazskiy region) (Diasporasin the Russian Federation. Formation and manage-
ment (NorthCaucasusregion), Severo-Kavkazskaya akademiya gosudarstvennoy sluzhby 
publ, Rostov-on-Don. 628 p. (In Russ.) 

4. Borisova, OA & Romanova, AA2023, ‘Ritualizatsiya dareniya kak protsess sotsialnogo kon-
struirovaniya’ (Ritualization of gift-giving as a process of social construction), Vestnik Ud-
murtskogo universiteta. Sotsiologiya. Politologiya. Mezhdunarodnyye otnosheniya (Bulle-
tin of Udmurt University. Sociology. Political Science. International Relations.), vol. 7, no. 3, 
pp. 338–344. (In Russ.). 

5. Bulatova, AG  2002, Rutultsy, Narody Dagestana (Rutulians, Peoples of Dagestan), ed. 
S. A. Arutyunov, A. I. Osmanov, G. A. Sergeyeva, Nauka publ. Moscow, pp. 416–434. (In 
Russ.) 

6. Ikhilov, MM 1967, Narodnosti lezginskoy gruppy: etnograficheskoye issledovaniye 
proshlogo i nastoyashchego lezgin, tabasarantsev, rutulov, tsakhurov, agulov (Ethnic 
groups of the Lezgiangroup: an ethnographicstudy of the pastandpresent of Lezgins, Tabasa-
rans, Rutuls, Tsakhurs, Aguls), Dagestanskiy filial Akademiinauk SSSR publ, Makhachkala. 
(In Russ.) 

7. Koryakin, KV 2006, ‘Problemy adaptatsii i integratsii armyan-migrantov v Krasnodarskom 
kraye’ (Problems of Adaptation and Integration of Armenian Migrants in the Krasnodar Re-
gion), Ehtnograficheskoe obozrenie, no. 1. pp. 62–72. (In Russ.) 

8. Kuznetsov, IM 2018, ‘Osobennosti integratsii migrantov iz respublik SevernogoKavkaza v lo-
kal'nykh prinimayush chikhsredakh’ (Particularities of Integration of the Migrants of the 
North Caucasus Republicsin Local Host Environments), Sotsiologicheskaya nauka i sotsi-
alnaya praktika (Sociological Science and Social Practice), vol.6, no. 4, pp. 51–63.  (In Russ.) 

9. Lavrov, LI 1962, ‘Rutultsy v proshlom i nastoyashchem’ (Rutuliansin the pastandpresent), 
Kavkazskiy etnograficheskiy sbornik (Caucasian ethnographic collection), vol. 3, AS USSR 
publ, Moscow, Leningrad. (In Russ.) 

10. Musayev, GM 1997, Rutuly (XIX – nachalo XX v. (The Rutuls (19th – early 20th century), 
AOZT “Yupiter” publ, Makhachkala. (In Russ.) 

11. Natsionalnyy sostav i vladeniye yazykami, grazhdanstvo naseleniya Tulskoy oblasti. Itogi 
Vserossiyskoy perepisi naseleniya 2010 g (National composition and language proficiency, 
citizenship of the population of the Tula region. Results of the All-Russian population Census 
of 2010) 2013, vol. 4, Territorialnyy organ Federalnoy sluzhby gosudarstvennoy statistikipo 
Tulskoy oblasti publ, Tula. (In Russ.) 

12. Nikonova, LI 2010, ‘Migranty iz Zakavkaz'ya v Mordovii: kulturaiyazyk v inoetnichesko-
mokruzhenii’ (Migrants from Transcaucasia in Mordovia: culture and languagein a non-
ethnicenvironment), Etnodialogi, no 2 (32), pp. 148–162. (In Russ.) 

13. Nikonova, LI, Shevtsova, AA 2011, Traditsionnaya kultura armyan v polikulturnom pros-
transtve Respubliki Mordoviya (Traditional Armenian culture in the multicultural space of 
the Republic of Mordovia), ed. V A. Yurchenkova, L. I. Nikonova, NII gumanitar. nauk 
Respub. Mordoviya publ, Saransk. (In Russ.) 

14. Savva, MV 2006, Novyyediaspory Krasnodarskogo kraya (prava, interesy, dinamika, inte-
gratsiya i vospriyatiye mestnym soobshchestvom) (New diasporas of the Krasnodar Territo-
ry (rights, interests, dynamics, integration and perception by the local community), KuBGU 
publ, Krasnodar. (In Russ.) 

15. Sergeyeva, GA  1989, ‘Mezhetnicheskiye svyazi narodov Dagestana vo vtoroy polovine XIX–
XX v. (etnoyazykovyye aspekty)’, (Interethnic relations of the peoples of Dagestan in the 
second half of the 19th–20th centuries (ethno-linguistic aspects), Kavkazskiy etnografich-
eskiy sbornik (Caucasian ethnographic collection), Izdatelstvo Akademii nauk SSSR publ, 
Moscow, pp. 89–136. (In Russ.) 

16. Titova, TA 2007, Etnicheskiye menshinstva v Tatarstane: status, identichnost, kultura 
(Ethnicminoritiesin Tatarstan: status, identity, culture), Izdatelstvo Kazanskogo universiteta 
publ, Kazan. (In Russ.) 



ИСТОРИЧЕСКИЕ НАУКИ | 

HISTORICAL SCIENCES |  

 

   157 | 

17. Yunusov, AS 2003, ‘Azerbaydzhantsy v Rossii: smena imidzha i sotsialnykh roley’ (Azerbaija-
nisin Russia: changing their imageand social roles), Diaspory (Diasporas), Moscow, no 3. pp. 
293–315. (In Russ.) 
 

 
Статья поступила в редакцию: 21.11.2025 The article was submitted: 21.11.2025 
Одобрена после рецензирования: 12.12.2025 Approved after reviewing: 12.12.2025 
Принята к публикации: 12.12.2025 Accepted for publication: 12.12.2025 
 

 

 

 

 

 

 

 

Вклад авторов: 

Мартынова Е. П. – идея, обработка материала, интерпретация результатов, написание текста 

статьи. 

Джафарова А. А. – сбор и обработка материала. 

 

Contribution of the authors: 

Elena P. Martynova – idea, processing of the material, interpretation of the results, writing of the text of 

the article. 

Ainur A. Jafarova – collecting the material, processing the material. 


